
Zagadnienia Rodzajów Literackich, LXVIII, z. 2
PL ISSN 0084-4446  |  e-ISSN 2451-0335

Nikola Danišová-Bartošková, Mytologické korenie stredovekej 
legendy o Meluzínie. Transformácia archetypálneho tematického 
algorytmu o unikajúcej nadprirodzenej žene v stredovekej diskurze, 
Nitra 2024, ss. 200

Nikola Danišová-Bartošková należy do najmłodszej generacji tak zwanej nitrzańskiej 
szkoły teorii literatury. Zajmuje się szeroko pojętą semiotyką, która wyróżnia się ak-
tualnością, interdyscyplinarnością i możliwością zastosowania artefaktów estetycznych. 
Autorka zakłada, że jej monografia jest analityczno-interpretacyjnym i systemowym 
przedstawieniem gatunkowego, kulturowego i geograficznego heterogenicznego teksto-
wego wzoru archinarratiwów transformacji tematycznego algorytmu o nadprzyrodzonej 
kobiecie w historycznym okresie od paleolitu aż do zachodniego, łacińskiego średnio-
wiecza, a w szczególności do genealogicznej legendy rodowej. Czasowy horyzont jest 
tutaj nieprzypadkowy, starodawne narracyjne wzorce występują w średniowiecznym 
dyskursie kultury rycerskiej i chrześcijańskiej. Według legendy i folkloru Meluzyna to 
rusałka wodna, która przeobrażała się w postać kobiecą. Według zapisu XIV-wiecznego 
była ona czarodziejką; w takiej wersji występuje w ujęciu Jehana (Jeana) d’Arras, dwo-
rzanina księcia Jana de Berry. Ten konkretny zapis pochodzi z lat 1387–1393. Mówi 
on, że Meluzyna, wychodząc za mąż, kazała przyszłemu małżonkowi złożyć obietnicę, 
że nigdy nie będzie chciał zobaczyć jej w sobotę, w przeciwnym razie na jego ród miało 
spaść nieszczęście. Mąż nie spełnił jednak przyrzeczenia i ujrzał Meluzynę — odkrył 
wtedy, iż wybranka od pasa w dół ma postać węża. Przerażony, dochował tajemnicy, 
lecz mimo to, zgodnie z klątwą, na ród spadło nieszczęście, które polegało na wewnętrz-
nych waśniach i sporach. Wyrzucał to żonie, a ona, urażona w swej dumie, rzuciła się 
z okna i zamieniła się w skrzydlatego węża. 	

Przyjmuje się, że ta legenda ma wcześniejsze korzenie, a Meluzynę i jej męża zgod-
nie przedstawiano jako założycieli rodu Lusignan. Jej zapis literacki był wtórny, a wersja 

DOI: 10.26485/ZRL/2025/68.2/21

https://doi.org/10.26485/ZRL/2025/68.2/21


292 Recenzje   |   Book Reviews

o nadprzyrodzonej proweniencji tegoż rodu wywodzi się już z XII wieku, czyli czasów
Gwidona de Lusignana. Owa istota o podwójnej naturze — po części kobiecej, po czę-
ści wężowej lub rybiej — występuje często w tradycji francuskiej i bretońskiej w oparciu
o legendy i historie o rodach królewskich i tajemniczych magicznych związkach. Z cza-
sem Meluzyna stała się symbolem melancholii, samotności i tajemnicy. Jej dwojaka
natura odpowiada za dysonans między doczesnością a przyszłością, przyrodą i kultu-
rą, wreszcie życiem i śmiercią. Jednocześnie można w tej postaci dostrzec obraz magii,
sił nadnaturalnych i nieuchwytnej kobiecości. Warstwa kulturowa legendy pozostaje
w bliskiej relacji z podkładem folklorystycznym, który da się wywieść z podań i przeka-
zów ludowych. Można założyć, że ustny przekaz pochodził więc z warstwy genetycznie
pierwotnej, aby w wyniku ewolucji dojść do struktury wysokiej, pisanej i autorskiej.

Danišová-Bartošková zwróciła uwagę na konieczność interdyscyplinarnego po-
traktowania problemu, stąd odwołania do metodologicznego warsztatu badawczego. 
W szczególności następuje zwrot w stronę komparatystyki literackiej, teorii mitu, an-
tropologii kulturowej, religioznawstwa, folklorystyki, etnologii, a także historii i ar-
cheologii. Badaczka przyznaje również, że towarzyszy przekazowi o Meluzynie funkcja 
ideowo-propagandowa i polityczna, która wywodzi się z literatury. Opowieści gene-
alogiczne wskazują wyraźnie na nadprzyrodzone pochodzenie rodów i ich szczególny 
charakter. Ważny okazuje się ludzki żywot od narodzenia aż do śmierci. Dochodzi do 
głosu kobiecość rozumiana jako ta, która wytwarza wzorce bohaterów; w tej postaci 
można dostrzec piastunkę czy matkę chrzestną. W szczególności będzie się tutaj ujaw-
niać funkcja magiczno-religijna. Wspomniana kobiecość może też mieć swoje przeci-
wieństwa, czyli wzorce negatywne, ponieważ uosabia się ona w formie czarownicy czy 
wampirzycy. Podanie o Meluzynie łatwo więc rozpatrywać w szerszym kontekście — 
jako punkt wyjścia do dyskusji o kobiecie w szczególności. Jej dwojaka natura może 
oznaczać walkę żywiołów w człowieku, odwieczną batalię o dobro i zło.

Warto także odnotować, że historyczne przekazy genealogiczne są w stanie uchwy-
cić ich nadzmysłowe pochodzenie, co powoduje, że między 1150 a 1230 rokiem 
rozrasta się liczba tekstów o Meluzynie. Wskazują one wyraźnie na dobrobyt i trwa-
łość rodów królewskich. W średniowieczu mamy do czynienia z różnymi przedsta-
wieniami legendy meluzyjskiej w licznych dziełach literackich, w tym choćby motyw 
tajemniczej kąpiącej się panny i jej zwierzęcej natury. Można wywieść, co też czyni 
autorka, że krąg tak odbieranej postaci ma swoje rozliczne paradygmaty w konkret-
nych narracjach w tematycznych algorytmach. Następuje więc zwrot w stronę kul-
tury arabskiej, litewskiej, krain bałtyckich, węgierskiej czy polskiej. Wszędzie tam 
znajdziemy właśnie archinarratiwy o uciekającej nadprzyrodzonej zwierzęcej kobie-
cie. Szerokie spojrzenie i zastosowana typologia ujawniają, że tak rozumiane legendy 
pojawiają się w najróżniejszych tradycjach, często odległych od siebie — by wymie-
nić tylko podania ugrofińskie, japońskie, indyjskie, greckie, polinezyjskie i indone-
zyjskie. Mimo dzielących je odległości geograficznych znajdujemy tutaj zaskakujące 
zbieżności. Potwierdzają je badacze wspomnianych zapisków, wskazując na istotne 
podobieństwa. Faktem jest, że Meluzyna, czy raczej kobieta, bywa przedstawiana 
jako inne akwatyczne zwierzę. Na czele, jako ekspozycja, znajduje się chęć pozyska-
nia nadprzyrodzonej małżonki. W archetypicznej narracji tematycznego algorytmu 
towarzyszy temu ustanowienie tabu i jego naruszenie. 



293Recenzje   |   Book Reviews

Finalnie przekroczenie zakazu łączy się z odejściem małżonki. Wielość starożytnych 
tekstów niesie za sobą bogactwo tematów, stąd też można mówić o licznych inwarian-
tach. Na ogół na plan pierwszy wysuwa się topos uciekającej bogini, oczywiście przy 
założeniu, że prawdziwym powodem tego jest dekonspiracja, przekroczenie istotnego 
zakazu. Przeobrażanie się postaci w zwierzęcą formę ma na celu swoisty zakład, który 
polega na dochowaniu tajemnicy. Można dowieść, że tak sformułowana treść ma swoje 
mitologiczne korzenie. Tematyczny algorytm o nadzmysłowej (zwierzęcej) kobiecie po-
jawił się bowiem już w paleolicie (Indie, stepy centralnej Azji — i rozszerzał się właśnie 
od Indii przez Syberię do Japonii i dalej aż do Oceanii). Można więc mówić o orien-
talno-europejskim lub azjatycko-europejskim pochodzeniu tego mitu. Okazuje się, że 
przenosił się on w różne krainy geograficzne, ale wszędzie przejawiał się w formule 
wyobrażeniowej zwierzęcej kobiety. W rytualnym przedstawieniu zaklęta istota mogła 
objawiać się pod postacią na przykład bizona. Rysunki w starożytnych jaskiniach po-
twierdzają niewątpliwie taki osąd. Oczywiście motyw ten pokazuje pierwiastek męski 
i żeński, z których ważniejszy wydaje się ten drugi. Mamy tutaj do czynienia z kultem 
życia i śmierci i następującego później zmartwychwstania. Taka warstwa mitu ma swoje 
korzenie w odwiecznej walce pomiędzy trwaniem a nicością, przy czym istotniejszy 
wydaje się czynnik powrotu, późniejszego uobecnienia. 	

Badaczka ma tego pełną świadomość, pisze bowiem o takim przedstawieniu bogów 
lub duchów, które zstępują do niższego, ludzkiego świata, co dokładnie odpowiada 
mitowi o uciekającej nadprzyrodzonej (zwierzęcej) kobiecie. Daje się również zauważyć, 
iż mitologiczno-religijny pejzaż odpowiada niewątpliwie postaci Wielkiej Matki, która 
to wyobraża kult binarnych powiązań (opozycja dobrobyt–niedostatek, płodność–nie-
płodność czy ostatecznie życie–śmierć). Można stwierdzić, że takie totemiczne przed-
stawienie odbija się w rodowym średniowiecznym przekazie, w którym Meluzyna jest 
jego patronką. Oczywiście i tutaj mamy do czynienia z trwałym zespoleniem przyrody 
i kultury, nieba i ziemi, przy czym to zestawienie staje się podstawą totemicznie zo-
rientowanych kultów religijnych. Totemiczną hipostazę można odnaleźć w kulturze 
średniowiecza w legendzie genealogicznej. Autorka stwierdza niedwuznacznie, że Me-
luzyna jest jednym z wariantów prastarej indoeuropejskiej bogini-matki, która pełni 
magiczno-religijne funkcje, nade wszystko odpowiada za płodność i dostatek. Okazuje 
się, iż Meluzyna egzystuje między dwoma światami: nadprzyrodzonym (zoomorficzna 
część jej ciała) i ludzkim (ciało pięknej kobiety). Warto przy okazji odnotować, że topos 
Meluzyny stał się bardzo modny w kulturze masowej XIX i XX wieku i trafił do licznych 
przedstawień. Mytologické korenie stredovekej legendy o Meluzínie… to publikacja podej-
mująca na pewno trudne problemy badawcze, a ich przedstawienie i analiza zasługują 
na słowa uznania. Rozwiązanie podjętych wątków i próba dostosowania do założonego 
celu naukowego stają się tutaj naczelną dyrektywą poznawczą. Autorka potraktowała 
wskazany problem roboczy bardzo poważnie, dzięki czemu udało się jej doskonale po-
kazać sposób transformacji i ostatecznego rozstrzygnięcia opisywanej sytuacji. Poziom 
przetwarzania pracy należy ocenić bardzo wysoko. W pracy pojawiało się wiele elemen-
tów, które są należycie i wartościowo uchwycone. Sama tematyka zasługuje na uznanie, 
a sposób jej potraktowania i ostateczny rezultat są z pewnością wartościowe. 

Wyniki badań, czyli wkład pracy i poziom analiz, wskazują niedwuznacznie na 
odkrywcze i twórcze osiągnięcia naukowe Nikoli Danišovej-Bartoškovej. Autorka 



294 Recenzje   |   Book Reviews

otrzymuje szczytowe rezultaty także dzięki bogatemu odwoływaniu się do najnowszej 
literatury naukowej, co oznacza bycie na bieżąco z licznymi autorytetami i znawcami 
podjętej w publikacji problematyki. Mytologické korenie stredovekej legendy o Meluzínie… 
spełniają najostrzejsze kryteria językowe — to rozprawa napisana stylem naukowym, 
pełnym fachowych terminów, a jej struktura i podział odpowiadają zasadom meto-
dologii naukowej. Książka jest szczególnie cenna dla tych badaczy, których interesuje 
fenomen dociekań etnologicznych w szerokiej perspektywie poznawczej. Recenzowa-
ną tu publikację można polecić wszystkim czytelnikom zorientowanym w niuansach 
współczesnej teorii literatury.

Krzysztof Biliński

Uniwersytet Wrocławski 
e-mail: k.bilinski@wp.pl

https://orcid.org/0000-0002-8679-4168

This article is an open access article distributed under the terms and conditions of the Creative  
Commons Attribution 4.0 International license — CC BY 4.0.

Received: 2025-06-30 | Revised: 2025-07-09 | Accepted: 2025-07-10

mailto:k.bilinski%40wp.pl?subject=
https://orcid.org/0000-0002-8679-4168
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0

	recenzja: Mytologické korenie stredovekej legendy o Meluzínie. Transformácia archetypálneho tematického algorytmu o unikajúcej nadprirodzenej žene v stredovekej diskurze
	Nikola Danišová-Bartošková, Mytologické korenie stredovekej legendy o Meluzínie. Transformácia archetypálneho tematického algorytmu o unikajúcej nadprirodzenej žene v stredovekej diskurze, Nitra 2024, ss. 200


