€ C H O

der von Gott hocherleuchten Fraternitet, des löblichen Ordens R. C. Dassst:

xx00-3646245

## Cremplarisher

Beweiß!

Das nicht allein das jenige was jest in der Fama vnnd Confession der

Fraternitet R.C. ausgebotten/ müglich und war sen/Sondern schon für neunzehen und mehr Jahren solche Magnalia DEI, enlichen Gottesfürchtigen teuten/mitsgetheilet gewesen/und von ihren privatschriffsten deprædicirer worden.

ptum vnd Tractatlein/der Zochlöblichen Fraternis
tet R.C. dediciret vnd offentlich durch den
Druck evulgiret wird.
Durch des Deutschen Abeces kaut.



Gedrucke zu Dankig/ben vnd in vers fegung Andrex Hinefeldts/1615.

## Neue Spiritualität / Nowa duchowość Małgorzata Kubisiak

Das Zeitalter des Barock bietet in spiritueller Hinsicht ein verwirrend schillerndes Bild, das in konfessioneller Spaltung Europas und zugleich in den Versuchen begründet liegt, diese ideengeschichtlich aufzufangen. Es entwickelten sich neue Formen der Spiritualität, von denen sowohl der Protestantismus als auch der Katholizismus erfasst wurde. Sie richteten sich gegen die Lehren der Amtskirchen und versuchten, die im Konfessionellen Zeitalter verhärteten Fronten der katholischen und der protestantischen Orthodoxie aufzubrechen. Angestrebt wurde eine Reform der Frömmigkeit, die an die Mystik des Mittelalters und den mystischen Spiritualismus des 16. Jahrhunderts anknüpfte.

Eine besondere Bedeutung kam hierbei der Theologia Deutsch (Eyn deutsch Theologia) zu, einer dem sog. "Frankfurter" zugeschriebenen mystischen Schrift aus dem 14. Jahrhundert, die Martin Luther 1516 und 1518 herausgegeben und damit ihrer Rezeption innerhalb des Protestantismus des 16. und 17. Jahrhunderts den Weg geebnet hatte. Rezipiert wurden auch die Predigten des Dominikanermönches Johannes Tauler (um 1380-1471) und die Schriften des lutherischen Theologen Valentin Weigel (1533-1588), dessen mystischer Spiritualismus das Schaffen eines der bekanntesten mystisch-spiritualistischen Schriftsteller des Barock prägte: Johann Arndts (1555-1621) Vier Bücher vom wahren Christentum 1605-1610. Die Mystiker vertrauen auf eine individuelle Erfahrung Gottes im Inneren des Subjekts, für die spiritualistische Mystik des 17. Jahrhunderts wurde die mystische Erfahrung aber oft zu einer Erfahrung der Selbstermächtigung des Menschen. Die Unio mystica, eine Vereinigung der Seele mit Gott, wurde bei Arndt z.B. das Fundament einer verinnerlichten Frömmigkeit, die auf Veränderung der christlichen Praxis abzielte. Arndt verweist auf die Bedeutung des Herzens bei der Erkenntnis Gottes und auf die Auswirkung einer solchen .Herzensfrömmigkeit' auf das Leben eines Christen: "Christum durch blosse wissenschaft erkennen vnnd nicht Lieb

← Sign. 1018997: Julius Sperber: Echo Der von Gott hocherleuchten Fraternität. Danzig: Andreas Hünefeld 1615.

Problem duchowości epoki baroku obejmuje szeroki wachlarz zagadnień: z jednej strony w Europie mamy do czynienia z konfliktami na tle wyznaniowym, z drugiej zaś z próbami ich usytuowania w kontekście historii idei. Wykształciły się wówczas nowe formy duchowości, które wpłynęły zarówno na protestantyzm jak i na katolicyzm. Sprzeciwiając się nauczaniu oficjalnych kościołów próbowały one przełamać umocnione w dobie konfliktów wyznaniowych fronty katolickiej i protestanckiej ortodoksji. Ich celem było zreformowanie pobożności, nawiązujące do mistycyzmu średniowiecza i mistycznego spirytualizmu XVI w.

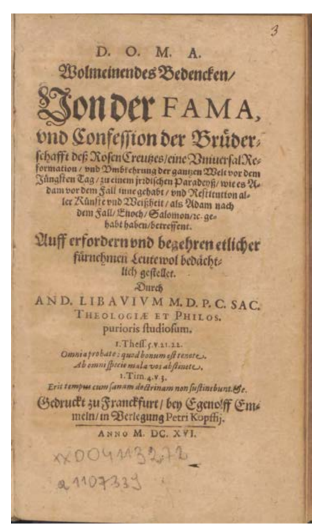
W procesie tym szczególną rolę odegrał XIV-wieczny mistyczny traktat Theologia Deutsch (Eyn deutsch Theologia), którego autorstwo przypisywano tzw. "Frankfurtczykowi". Dzieło to wydał Marcin Luter w 1516 i 1518 r., torując mu drogę do recepcji przez XVI- i XVII-wieczny protestantyzm. Uznanie znalazły też kazania dominikańskiego mnicha Johannesa Taulera (ok. 1380-1471) oraz pisma luterańskiego teologa Valentina Weigela (1533-1588), którego mistyczny spirytualizm ukształtował twórczość jednego z najbardziej znanych pisarzy mistyczno-duchowych epoki baroku, Johanna Arndta (1555-1621), autora dzieła Vier Bücher vom wahren Christentum (Cztery ksiegi prawdziwego chrześcijaństwa 1605-1610). Mistycy wierzyli w indywidualne doznanie Boga w podmiocie, ale dla spirytystycznego mistycyzmu XVII-wiecznego doświadczenie to często prowadziło do odkrycia samowładztwa człowieka. Przykładowo u Arndta ,unio mystica', tj. Zjednoczenie duszy z Bogiem, stanowi fundament zinternalizowanej pobożności, mającej na celu zmianę chrześcijańskich praktyk. Arndt podkreśla rolę serca w poznaniu Boga i wpływ tak rozumianej "pobożności serca" na życie chrześcijanina: "Poznanie Chrystusa jedynie drogą nauki, a nie ukochanie go, nie jest nic warte [...]". Ten aspekt aktywności, tak charakterystyczny dla reformy pobożności w dobie baroku, wyróżniał też ruch różokrzyżowców. Jego powstanie przypada na pierwszą połowę XVII w. i wiąże się z nazwiskiem Johanna Valentina Andreae, którego dzieła, w tym także

haben ist nichts nütze [...]." Dieses aktive Moment, das für die Reform der Frömmigkeit im Barock charakteristisch war, kennzeichnete auch die Entwicklung der Rosenkreuzer-Bewegung, deren Entstehen in die erste Hälfte des 17. Jahrhunderts fällt und an den Namen Johann Valentin Andreäs geknüpft ist, dessen Werke, darunter auch der utopische Roman Christianopolis, den Mythos dieser Bewegung begründeten.

Charakteristisch für die Entwicklung des mystischen Denkens im barocken Zeitalter war die Verbindung von Innerlichkeit und Naturzugewandtheit: Die mystische Einkehr in Gott ging mit der Erkundung der Natur einher. Die Vorstellung, dass Gott sich in der Natur offenbart, war selbstverständlich keine Erfindung der Neuzeit, neu war aber im 17. Jahrhundert der Gedanke, dass die Natur immer mehr in ihrer Materialität, wenngleich noch nicht in ihrer Eigengesetzlichkeit, einen Verweischarakter auf Gott hat. Der Gedanke, dass Gott in der Natur aufgesucht werden kann, inspirierte eine verstärkte Suche nach Naturerfahrung und sorgte dafür, dass auch die Mystiker versuchten, naturkundliches Wissen in ihr Gedankengebäude zu integrieren. Die Entwicklung pansophischer und pantheistischer Ideen war die Folge, aber auch das Aufblühen alchimistischer und astrologischer Praktiken, die dem mystischen Denken im Barock ein naturphilosophisch grundiertes theosophisches Gepräge gaben. Der aus Schlesien stammende Jakob Böhme (1575-1624) nahm an diesem Prozess besonders intensiv teil. In Aurora oder die Morgenröte im Aufgang von 1612 zeichnete er den Weg des Menschen aus der "Selbheit" hin zu Gott als eine "Wiedergeburt" und Wiedergewinnung der ursprünglichen Einheit mit der göttlichen "Sophia".

Der mystische Spiritualismus des barocken Zeitalters beeinflusste das theologische Denken im Protestantismus weit über die Jahrhundertgrenze hinaus. Ohne Arndts Vier Bücher vom wahren Christentum ist die Entwicklung des das religiöse Leben im 18. Jahrhundert stark prägenden Pietismus kaum denkbar. Charakteristisch war auch die Breitenwirkung des mystischen Spiritualismus, der auch in untere Bevölkerungsschichten ausstrahlte und auch diejenigen erreichte, die von theologischen Kontroversen weit entfernt waren. Diese letztendlich den Prozess der Säkularisierung

utopijna powieść *Christianopolis*, utrwaliły mityczny wymiar tego ruchu.



Sign. 1018998: Andreas Libavius: Wolmeinendes Bedencken. Frankfurt: Egenolff Emmel und Peter Kopf 1616.

Charakterystyczne dla rozwoju barokowych idei mistycznych było powiązanie introspekcji ze zwrotem ku naturze: mistyczna kontemplacja Boga szła w parze z eksploracją przyrody. Idea, że Bóg objawia się w przyrodzie, nie była oczywiście odkryciem doby nowożytnej. Nowością w XVII w. było jednak przekonanie, że przyroda w swej materialności, choć jeszcze nie w swych prawach, w coraz większym stopniu wskazuje na istnienie Boga. Wiara, że Boga można szukać w naturze, inspirowała do poszukiwania intensywnych doznań przyrody i sprawiała, że również mistycy próbowali włączyć do swej filozofii wiedzę przyrodoznawczą. W efekcie przyczyniło się to do rozwoju idei panzoficznych

fördernde Entwicklung sorgte für heftige theologische Kontroversen und machte die Mystiker oft der Häresie verdächtig. Böhme wurde 1612 das Schreiben verboten, sein Anhänger Quirinus Kuhlmann (1651–1689) wurde gar als Ketzer hingerichtet; alle Spiritualisten waren in mehr oder minder heftige Kontroversen verwickelt, innerhalb welcher sie ihre Ideen entwickelten und verbreiteten.

Die Sammlung der UB Lodz ist an mystischspiritualistischen Schriften nicht besonders reich. Immerhin verzeichnet sie eine kleine geschlossene Sammlung von Texten, die die Entwicklung der Rosenkreuzer-Bewegung dokumentieren (David Merder, Andreas Libavius, Julius Sperber und Gottlieb Hoffmann). Die in einem Band zusammengebundenen Schriften

stammen aus den Beständen der V. Wallenberg Bibliothek in Landeshut.



i panteistycznych, ale też do rozkwitu praktyk alchemicznych i astrologicznych, które nadały mistycznemu myśleniu doby baroku charakter teozofii, opartej na filozofii przyrody. Szczególnie intensywnie uczestniczył w tym procesie pochodzący ze Śląska Jakob Böhme (1575–1624). W swym dziele Aurora oder die Morgenröte im Aufgang z 1612 r. przedstawił drogę człowieka od "własnego ja' do Boga jako "odrodzenie' i odzyskanie pierwotnej jedności z boską "sofią'.

Wpływ mistycznego spirytualizmu epoki baroku na teologiczną myśl protestantyzmu utrzymał się znacznie dłużej niż tylko do końca stulecia. Bez Czterech Ksiąg Prawdziwego Chrześcijaństwa Arndta trudno sobie wyobrazić rozkwit pietyzmu, kształtującego w dużym stopniu XVIII-wieczną religijność. Charakterystyczny był także zakres oddziaływania mistycznego spirytualizmu, docierającego aż do niższych warstw społecznych, a nawet do osób dalekich od teologicznych kontrowersji. Trend ten, w konsekwencji wzmagający proces sekularyzacji, wywoływał gwałtowne spory teologiczne i często skutkował podejrzewaniem mistyków o herezję. Böhme otrzymał w 1612 r. zakaz pisania, a jego zwolennika Quirinusa Kuhlmanna (1651-1689) stracono na stosie jako heretyka; wszyscy spirytualiści angażowali się w mniej lub bardziej gwałtowne kontrowersje, w ramach których rozwijali i rozpowszechniali swe idee.

Zbiory BUŁ nie są szczególnie bogate w pisma mistyczno-duchowe. Niemniej biblioteka posiada niewielki, zwarty zbiór tekstów dokumentujących rozwój ruchu różokrzyżowców (David Merder, Andreas Libavius, Julius Sperber i Gottlieb Hoffmann). Pisma zebrane w jednym tomie pochodzą ze zbiorów biblioteki Wallenberga w Landeshut (Kamienna Góra).

Sign. 1018999: David Meder: *Judicium Theologicum*. Danzig: Andreas Hünefeld 1616.

## Literaturhinweise / Bibliografia

Brecht, Martin: Das Aufkommen der neuen Frömmigkeitsbewegung in Deutschland, in: ders.: Geschichte des Pietismus, Bd. 1. Göttingen 1993, S. 145–148.

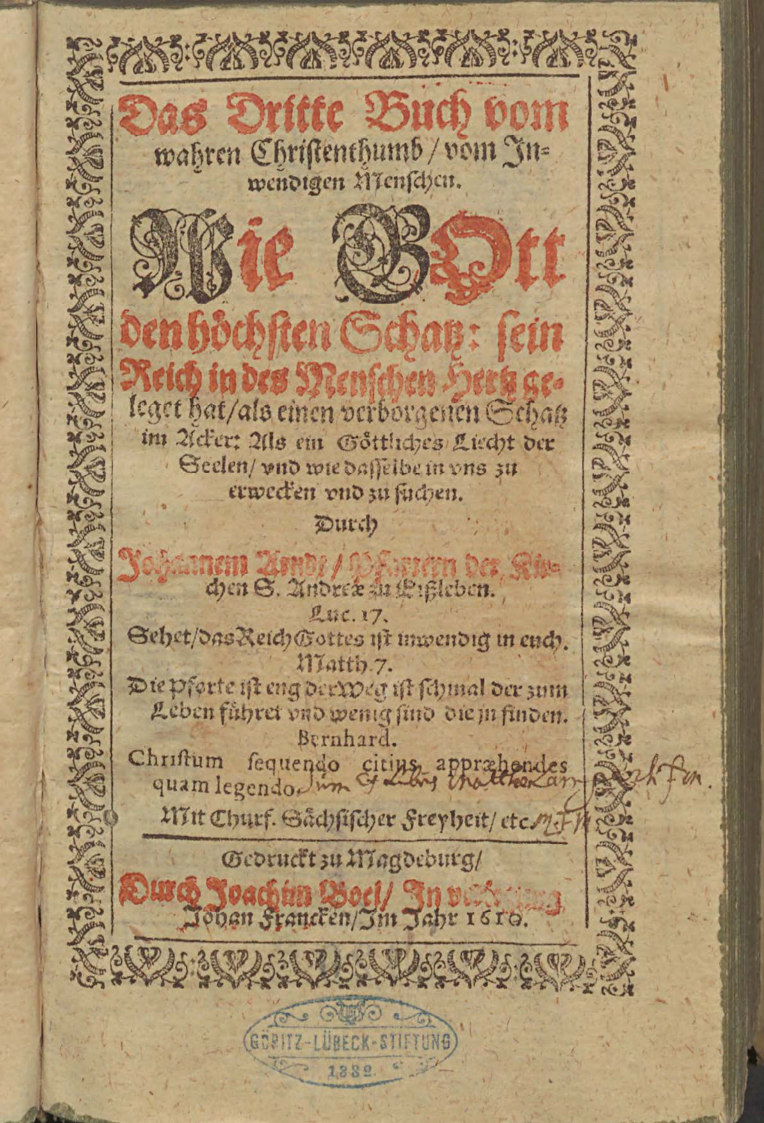
Kemper, Hans-Georg: Deutsche Lyrik der frühen Neuzeit, Bd. 3: Barock-Mystik. Tübingen 1988.

Kühlmann, Wilhelm: Deutschland als Augiasstall. Synkretistisches Reformbegehren und Theologie der Natur vor dem Dreißigjährigen Krieg, in: Ideengeschichte um 1600. Konstellationen zwischen Schulmetaphysik, Konfessionalisierung und hermetischer Spekulation, hg. v. Wilhelm Schmidt-Biggemann und Friedrich Vollhardt. Stuttgart 2017, S. 267–310.

Schäufele, Wolf-Friedrich: Christliche Mystik. Göttingen 2017, S. 218-236.

Wallmann, Johannes: Kirchengeschichte seit der Reformation. 7. durchgesehene Aufl. Tübingen 2012.

.



Johann Arndt: Das Dritte Buch vom wahren Christenthumb / vom Inwendigen Menschen. Wie Gott den höchsten Schatz: sein Reich in des Menschen Hertz geleget hat / als einen verborgenen Schatz im Acker: Als ein Göttliches Liecht der Seelen / vnd wie dasselbe in vns zu erwecken vnd zu suchen. Johann Francke: Magdeburg 1610 (VD17: c1:658942M).

Das Vierdte Buch vom wahren Christenthumb / Liber Naturae. Wie das grosse Weltbuch der Natur / nach Christlicher Außlegung / von Gott zeuget / vnd zu Gott führet / wie auch alle Menschen Gott zu lieben / durch die Creaturen gereitzet / vnd durch ihr eigen Hertz vberzeuget werden. Johann Francke: Magdeburg 1610 (VD17: c1: 039805N).

[11] Bl., 194 [i.e. 192] S., [10] Bl., 339 S.

Sign.: 1009120/3/4 - Prov.: Stadtbibliothek Berlin, Göritz-Lübeck Stiftung, GL 1766

Der lutherische Theologe Johann Arndt (1555-1621) stammte aus dem Fürstentum Anhalt. Als dieses immer calvinistischer wurde, zog er als Prediger zunächst nach Quedlinburg, dann nach Braunschweig und Eisleben, um sich schließlich als Generalsuperintendent für Braunschweig-Lüneburg in Celle niederzulassen. Aus seinem umfangreichen und vielgestaltigen Werk ragen die Vier Bücher vom wahren Christentum hervor. Der erste Band, in dem Arndt das Programm des Gesamtwerks ankündigt, ist 1604 erschienen, im Jahr danach die zweite, sog. Braunschweiger Auflage des ersten Bandes, der noch weitere Auflagen folgten. Schon dieser eine Band rief heftige Kontroversen hervor, die sich noch steigerten, als der Autor 1610 drei weitere Bände seines Werks veröffentlichen ließ. Gegen Arndt schrieben u.a. der Tübinger Theologe Lucas Osiander d.J. und Theodor Thumm, die ihn der Häresie verdächtigten. Arndt selbst sah jedoch die in seinem Werk formulierten Ideen keinesfalls als gegen die lutherische Amtskirche gerichtet und war stets um eine Übereinstimmung seiner Theologie mit der lutherischen Rechtfertigungslehre bemüht. Er knüpft an die Mystiker des Mittelalters, vor allem Johannes Tauler und Thomas von Kempen (á Kempis) an, sein Werk ist aber auch durch den mystischen Spiritualismus Valentin Weigels und pansophische Ideen geprägt.

 $\leftarrow$  Sign. 1009120/3: Johann Arndt: Das Dritte Buch vom wahren Christenthumb. Johann Francke: Magdeburg 1610.

Luterański teolog Johann Arndt (1555-1621) pochodził z księstwa Anhalt. Gdy zaczeło ono coraz wyraźniej opowiadać się za kalwinizmem, Arndt udał się jako kaznodzieja najpierw do Quedlinburga, potem do Brunszwiku i Eisleben, a w końcu osiadł w Celle jako Generalny Superintendent prowincji Brunszwik-Lüneburg. Wśród jego obszernych i różnorodnych prac wyróżniają się zwłaszcza Vier Bücher vom wahren Christentum (Cztery Księgi Prawdziwego Chrześcijaństwa). Pierwszy tom, w którym autor zapowiada program wszystkich swych dzieł, ukazał się w 1604 r.; rok później wyszło drugie, tzw. brunszwickie wydanie tomu pierwszego, a po nim kolejne edycje. Już tylko ta jedna księga wywołała ostre kontrowersje, które nasiliły się, gdy autor w 1610 r. wydał trzy kolejne tomy. Polemiki przeciw Arndtowi pisali m.in. teolog z Tybingi Lucas Osiander Młodszy i Theodor Thumm; obaj podejrzewali Arndta o herezję. On sam jednak w żadnym razie nie postrzegał sformułowanych przez siebie idei jako ataku na oficjalny Kościół luterański i nie szczędził trudu, by jego teologia była zgodna z luterańska doktryna uzasadnienia (tzw. Rechtfertigungslehre). Nawiązywał do mistyków średniowiecznych, zwłaszcza do Johannesa Taulera i Thomasa von Kempen (á Kempis), choć pozostawał też pod wpływem mistycznego spirytualizmu Valentina Weigela oraz idei pansoficznych.

Vier Bücher vom wahren Christentum stanowiły element zainicjowanej w luteranizmie ok. 1600 r. reformy religijności, skierowanej przeciw sztywnemu gorsetowi ortodoksji i postulującej powrót do "żywej wiary". Charakterystycznym rysem nowego ideału pobożności było milenijnie nacechowane wezwanie do pokuty;

Arndts Vier Bücher vom wahren Christentum waren Teil einer um 1600 einsetzenden Frömmigkeitsreform im Luthertum, die sich gegen die Erstarrung der Orthodoxie richtete und eine Rückkehr zum "lebendigen Glauben" forderte. Charakteristisches Moment dieses Frömmigkeitsideals war der chiliastisch geprägte Aufruf zur Buße; Arndt wollte seine Zeitgenossen von der Notwendigkeit einer Rückkehr zur Lebendigkeit der christlichen Praxis überzeugen und ihnen einen Weg zum Erlebnis Gottes im eigenen Inneren weisen, indem er eine "Herzensfrömmigkeit" als Fundament eines wahren Lebens im Geiste Christi propagierte. Im Vorwort zum dritten Buch ermahnt er den Leser:

Damit du mich aber in diesem Dritten Buch recht verstehest / so wisse das es dahin gerichtet ist / wie du das Reich GOttes in dir suchen vnd finden mügest / welches so es geschehen soll / mustu Gott dein gantz Hertz vnnd Seele geben / nicht allein den Verstandt sondern auch den Willen / vnnd herzliche liebe (Aiijv-Aiiijr).

Im vierten Buch richtet Arndt seine Aufmerksamkeit auf die Natur in ihrer Funktion als Wegweiserin des Menschen zu Gott. Den paracelsischen Gedanken von Makro- und Mikrokosmos aufgreifend, legt er darin dar, wie die "Creaturen gleichsam als Hände oder Handleiter vnd Botten Gottes seyn / so uns Christlicher Erklärung nach zu Gott und Christo führen" (Aiij r).

Arndts Bücher vom wahren Christentum waren rezeptionsgeschichtlich eines der wichtigsten Werke des barocken Zeitalters, welches bis tief ins 18. Jahrhundert hineinwirkte. Es wurde als Erbauungsbuch in breiten Bevölkerungsschichten gelesen und beeinflusste die Entstehung und Entwicklung des Pietismus, dessen Begründer Philipp Jacob Spener (1635–1705) Arndts Werk rezipierte. Es wurde immer wieder neu aufgelegt und in viele europäische Sprachen übersetzt, 1743 auch ins Polnische durch Samuel Tschepius: Sześć ksiąg o prawdziwym chrześciaństwie, o zbawienney pokucie, serdeczney skrusze i żalu za grzech, prawey Wierze, świętobliwym zywocie, i przystoynym prawdźiwych chrześcianów obcowaniu. Jan Henryk Hartung: Królewiec [Königsberg] 1743.

Von den vier Bänden des Gesamtwerks Arndts finden sich in der UB Lodz unter der Signatur 1009120 (3-4) der dritte und vierte Band, die aus der Sammlung der Stadtbibliothek in Berlin (Göritz-Lübeck Stiftung) nach Arndt chciał przekonać współczesnych mu ludzi o konieczności powrotu do spontaniczności chrześcijańskich praktyk religijnych; pragnął też wskazać im drogę do doznania Boga w sobie, propagując "pobożność serca" jako fundament prawdziwego przeżycia w duchu Chrystusa. W przedmowie do trzeciej księgi zwraca się do czytelnika słowami:

Abyś dobrze mnie rozumiał w tej księdze trzeciej / wiedz że ma ona na celu wskazanie / jak możesz poszukać i odnaleźć w sobie królestwo Boże / acz żeby tak się stało / musisz Bogu oddać całe twe serce i duszę / nie tylko rozum, ale też wolę / i miłość serdeczną (Aiijv-Aiiijr).

W czwartej księdze Arndt skupia się na naturze jako przewodniku człowieka w drodze do Boga. Nawiązując do idei makro- i mikrokosmosu Paracelsusa wyjaśnia, w jaki sposób "stworzenia są niczym ręce lubo też przewodnicy i posłańcy Boga / i tym samym wedle chrześcijańskiej wykładni wiodą nas ku Bogu i Chrystusowi" (Aiijr).

Pod w zgldem recepcji Vier Bücher vom wahren Christentum Arndta należały do najważniejszych dzieł baroku, oddziałując aż do późnego XVIII w. Jako księgi dewocyjne znalazły wielu czytelników; wywarły też wpływ na powstanie i rozwój pietyzmu, którego założyciel Philipp Jacob Spener (1635-1705) recypował dzieło Arndta. Wielokrotnie je wznawiano i tłumaczono na wiele języków europejskich; w 1743 r. ukazał się też przekład na język polski. Dokonał go Samuel Tschepius, opatrując swe tłumaczenie tytułem: Sześć ksiąg o prawdziwym chrześciaństwie, o zbawienney pokucie, serdeczney skrusze i żalu za grzech, prawey Wierze, świętobliwym żywocie, i przystoynym prawdźiwych chrześćianów. Jan Henryk Hartung: Królewiec [Königsberg] 1743.

Z czterech tomów dzieł zebranych Arndta w BUŁ znajdują się pod sygnaturą 1009120 (3–4) tom trzeci i czwarty, które dotarły do Łodzi z księgozbiorów Biblioteki Miejskiej w Berlinie (Göritz-Lübeck-Stiftung). Na karcie tytułowej tomu trzeciego widnieje odręczna adnotacja: "Ex libris Matthei Lampork F[ili]us. M.F.M." Tym samym charakterem pisma naniesiono tu także kilka adnotacji po niemiecku i po grecku, m.in. na Aijr: "Początkiem życia chrześcijańskiego jest pokuta" i na Aiijr: "Oto królestwo Boże jest w nas". Na ostatniej wyklejce znajdujemy wpis innego właściciela: "Nabyłem tę książkę

Lodz gelangten. Auf dem Titelblatt des dritten Bandes findet sich eine handschriftliche Notiz: "Ex libris Matthei Lampork F[ili]us. M.F.M." Die gleiche Hand hat einige Annotationen auf Deutsch und Griechisch im Band hinterlassen, u.a. auf Aijr: "Des Christlichen Lebens anfang ist die Buße" und auf Aiijr: "Siehe, das reich Gottes ist inwendig in uns". Auf dem letzten vorderen Vorsatzblatt findet sich ein anderer Besitzereintrag: "Dies Buch kaufte ich auf der Auction. die der Herr Prediger Carsted in Clincken, Mittwoch den 27. September 1837 hielt. Ahlex Aschröder [?]". Der vordere Innendeckel und die nachfolgenden zwei Vorsatzblätter sind in einer Hand des 17. Jahrhunderts beschrieben: Zuerst ein lateinisches Zitat aus Carmen Buranum 40 ("Quicquid habes meriti"), dann eine Reihe von deutschen Zitaten aus den Predigten Johannes Taulers und aus der Bibel. Im ganzen Buch finden sich Unterstreichungen in roter und grüner Tinte.

na aukcji, którą pan Kaznodzieja Carsted przeprowadził w Clincken, w środę 27 września 1837 r. Ahlex Aschroeder [?]". Na przedniej wewnętrznej okładce i dwóch kolejnych kartach wyklejki znajdują się napisane pismem z XVII w.: łaciński cytat z *Carmen Buranum* 40 ("Quicquid habes meriti") oraz seria niemieckich cytatów z kazań Johannesa Taulera i z Biblii. W całej książce wiele miejsc podkreślono czerwonym i zielonym atramentem.



Sign. 1009120/3: Johann Arndt: *Das Dritte Buch vom wahren Christenthumb*. Johann Francke: Magdeburg 1610, Innendeckel.

## Textausgabe / Wydanie tekstu

Johann Arndt: Vier Bücher vom wahren Christentum. Bd. 1. Kritisch hg., komm. und mit einem Nachwort versehen v. Johann Anselm Steiger unter Mitwirkung v. Thomas IIIg. Hildesheim u.a. 2020.

## Literaturhinweise / Bibliografia

Brecht, Martin: Die Aufnahme von Arndts Vier Bücher von wahrem Christentum im deutschen Luthertum, in: Frömmigkeit oder Theologie, hg. v. Hans Otte und H. Schneider. Göttingen 2007, S. 231–262.

Illg, Thomas: Ein anderer Mensch werden. Johann Arndts Verständnis der imitatio Christi als Anleitung zu einem wahren Christentum. Göttingen 2011.

Schneider, Hans: Der fremde Arndt. Studien zu Leben, Werk und Wirkung Johann Arndts (1555–1621). Göttingen 2006. Stoeffler, Ernst: Johann Arndt, in: Orthodoxie und Pietismus, hg. v. Martin Greschat. Stuttgart u.a. 1982, S. 37–49.

z Ecso : Examplarijfer travnij? 4 Judicum Tavlogicum Danid Marini 5 Pyroto- Clidansia Radining Theophili Philareti. 6 Symift forfant En Liam Ord an Erang. 7 Act-Kumistica Johannig Claji () Tand brig fuliami che Calmpis.

Johann Valentin Andreä (?): Fama Fraternitatis: oder Entdeckung der Bruderschafft deß löblichen Ordens deß Rosencreutzes. Beneben der Confession Oder Bekanntnuß derselben Fraternitet, an alle Gelehrte und Häupter in Europa geschrieben. Auch etlichen Responsionen vnd Antwirtungen, von Herrn Haselmeyern vnd andern gelerten Leuten auff die Famam gestellet. Sampt einem Discurs von allgemeiner Reformation der gantzen Welt: Jtzo von viellen Erraten entlediget, verbessert, vnd allen Trewhertzigen zu gut in offentlichen Druck mit Gott allein gefertiget. Frankfurt a.M.: Johann Bringer 1615 (VD17 14: 050864M).

Chymische Hochzeit: Christiani Rosenkreüz. Anno 1459. Arcana publicata vilescunt; & gratiam prophanata amittunt. Ergo: ne Margaritas obijce porcis, seu Asino substerne rosas. Straßburg: Lazarus Zetzner 1616 (VD17 23: 279666R).

216 S. + 146 S.

Sign.: 1018996, 1019001 - Prov.: V. Wallenberg Bibliothek Landshut, 2746

Johann Valentin Andreä (1586–1645) studierte Theologie in Tübingen, war Superintendent in Calw und stieg zuletzt zum Hofprediger und Konsistorialrat in Stuttgart auf. Sein Gönner und Förderer, aber auch Gesprächs- und Briefpartner war Herzog August zu Braunschweig-Lüneburg, auf dessen Betreiben hin er 1646 mit dem Beinamen ,Der Mürbe' in die Fruchtbringende Gesellschaft aufgenommen wurde. Trotz seiner Stellung in der Hierarchie der Amtskirche war Andreä an Ideen und Gedanken interessiert, die abseits des orthodoxen Luthertums lagen: Er las die mystisch und pansophisch geprägten Schriften Johann Arndts und Valentin Weigels und hegte Reformpläne, die ihn zu einer der bedeutendsten Figur in der Geschichte der Rosenkreuzer-Bewegung machten.

Im Jahr 1615 erschien in Frankfurt a.M. die vorher in Abschriften unter Eingeweihten zirkulierende Fama Fraternitatis, eine Darstellung des Mythos von der Entstehung und dem Wirken der Rosenkreuzer. Ob Andreä Autor der Fama war, ist zwar nicht gesichert, aber sehr wahrscheinlich. Die Schrift zeitigte eine immense Wirkung. Manche begrüßten sie enthusiastisch, Katholiken und orthodoxe Lutheraner aber bezeichneten sie als Teufelswerk. Das hier dargestellte System der Rosenkreuzer stellt sich als ein Amalgamat von alchimistischem Gedankengut und einer auf Empirie basierenden Naturerkenntnis dar, die in der Beherrschung der Natur zum Wohle der Menschen

← Sign. 1018996: Johann Valentin Andreä (?): Fama Fraternitatis. Frankfurt a.M.: Johann Bringer 1615, Innendeckel.

Johann Valentin Andreä (1586-1645) studiował w Tybindze teologię, był superintendentem w Calw, a potem awansował do rangi dworskiego kaznodziei i radcy konsystorialnego w Stuttgarcie. Jego protektorem i sponsorem, ale też partnerem do rozmów i korespondencji, był książę August z Brunszwiku-Lüneburga. Dzięki wstawiennictwu księcia w 1646 r. Andreä został przyjęty w poczet członków akademii "Fruchtbringende Gesellschaft' [Zakon Palmowy], w którym działał jako "Der Mürbe" [Pokorny]. Pomimo swej pozycji w hierarchii oficjalnego kościoła, interesował się ideami wykraczającymi poza ortodoksyjny luteranizm: czytał mistyczne i panzoficzne pisma Johanna Arndta i Valentina Wiegela, snuł też plany reform, dzięki którym stałby się jedną z najważniejszych postaci w dziajach ruchu różokrzyżowców.

W 1615 r. we Frankfurcie nad Menem wyszło drukiem dzieło Fama Fraternitatis, przybliżające mit założycielski i działalność różokrzyżowców. Odpisy tej pracy już wcześniej krążyły wśród wtajemniczonych. Nie wiadomo z całą pewnościa, czy autorem Famy był Andreä, jest to jednak wysoce prawdopodobne. Pismo odbiło się szerokim echem i zyskało wielu entuzjastów, choć zarówno katolicy jaki i ortodoksyjni luteranie okrzyknęli je dziełem szatana. Opisana w nim struktura bractwa różokrzyżowców łączy idee alchemii z empiryczną wiedzą o naturze, kulminującą uznaniem dominacji natury dla dobra ludzkości. Bractwo Różokrzyżowców stawiało przede wszystkim na "powszechną reformację' życia duchowego, poszukiwało też kulminiert. Die Bruderschaft der Rosenkreuzer setzte zum einen auf eine "General-Reformation" des geistigen Lebens; angestrebt wurde aber auch eine Reform der gesellschaftlichsozialen Lebensbedingungen, darunter die Beseitigung von Armut und Krankheit.

Die Chymische Hochzeit dürfte nach 1608 entstanden sein, als Andreä sich in Tübingen im Kreis des von der Alchemie und den pansophischen Ideen faszinierten Juristen Tobias Hess (1568-1614) bewegte. Sie wurde anonym in Straßburg im Verlag von Lazarus Zetzner veröffentlicht. Im Mittelpunkt der Handlung der in einem märchenhaften Ton erzählten Geschichte steht die Figur des vermeintlichen Gründers des Rosenkreuzer-Ordens, Christianus Rosenkreuz, der von langen Reisen, darunter auch in den Orient, zurückgekehrt, an einer sieben Tage lang dauernden Königshochzeit teilnimmt, die sich im Fortgang des Geschehens als ein Initiationsritus entpuppt, der den Zögling in das Mysterium der Liebe einführt. In Anknüpfung an die Idee der ,aurea catena' ist diese Liebe einer All-Sympathie vergleichbar, die den Makro- und Mikrokosmos durchdringt, zum Leben erweckt und am Leben erhält und in allen Formen von Liebesbeziehungen bis hin zur körperlichen Liebe wirksam wird.

Die Fama Fraternitatis und die Chymische Hochzeit liegen in der UB Lodz in einem Band zusammengebunden vor. Der Band enthält fünf Schriften von David Merder Andreas Libavius, Julius Sperber und Gottlieb Hoffmann, die alle dem Thema der Rosenkreuzer-Bewegung gewidmet sind und im gleichen Zeitraum (1615–1616) veröffentlicht wurden, und eine Schrift alchemistischen Charakters. Der Buchrücken trägt den verkürzten Titel der Fama-Schrift und die Signatur der Wallenberg'schen Bibliothek; im Innendeckel findet sich ein handschriftliches Inhaltsverzeichnis des Bands.

możliwości zreformowania życia społecznego, w tym wyeliminowania nędzy i chorób.

Praca Chymische Hochzeit powstała prawdopodobnie po 1608 r., gdy Andreä utrzymywał w Tybindze kontakty z osobami skupionymi wokół prawnika Tobiasa Hessa (1568-1614), zafascynowanego alchemią i ideą panzofizmu. Jako dzieło anonimowe opublikował ją w Strasburgu Lazarus Zetzner. Główną postacią historii, opowiedzianej w konwencji baśni, jest domniemany założyciel zakonu różokrzyżowców, Christianus Rosenkreuz. Powracając z dalekich podróży (m.in. po krajach Orientu) bierze udział w trwającym siedem dni królewskim weselu. Z dalszych wydarzeń wynika, że jest to w istocie obrzęd inicjacyjny, wprowadzający ucznia w arkana miłosnego misterium. Nawiązując do idei ,złotego łańcucha' (aurea catena), miłość można przyrównać do wszechogarniającego uczucia, przenikającego makro- i mikrokosmos. To ona daje życie i je podtrzymuje, oddziałując pod wszelkimi postaciami relacji miłosnych, w tym także fizycznych.

W BUŁ w Łodzi oba teksty: Fama Fraternitatis i Chymische Hochzeit, znajdziemy w jednym wspólnie oprawionym tomie. Zawiera on pięć tekstów: Davida Merdera, Andreasa Libaviusa, Juliusa Sperbera i Gottlieba Hoffmanna (wszystkie poświęcone ruchowi różokrzyżowców i opublikowane w tym samym przedziale czasowym (1615–1616) oraz jeden tekst o charakterze alchemicznym. Na grzbiecie księgi widnieje skrócony tytuł Fama oraz sygnatura biblioteki Wallenberga, zaś na wewnętrznej stronie okładki naniesiono odręcznie spis treści tomu.

→ Sign. 1019001: *Chymische Hochzeit*. Straßburg: Lazarus Zetzner 1616.

### Textausgabe / Wydanie tekstu

Andreae, Johann Valentin: Gesammelte Schriften, Bd. 3, Roland Edighoffer. Stuttgart-Bad Cannstatt 2010. Fama Fraternitatis (1614). Confessio Fraternitatis (1615). Chymische Hochzeit: Christiani Rosenkreutz. Anno 1459 (1616). Eingel. u. hg. v. Richard van Dülmen. Stuttgart 1973.

## Literaturhinweise / Bibliografia

Brecht, Martin: Johann Valentin Andreae 1586–1654. Eine Biographie. Mit einem Essay v. Christoph Brecht: Johann Valentin Andreae. Zum literarischen Profil eines dt. Schriftstellers im 17. Jahrhundert. Göttingen 2008. Brecht, Martin: Johann Valentin Andreae, in: Orthodoxie und Pietismus, hg. v. Martin Greschat. Stuttgart u.a 1982, S. 121–135.

Kühlmann, Wilhelm: Andreae, Johann Valentin, in: Killy Literaturlexikon: Autoren und Werke des deutschsprachigen Kulturraums, hg. v. Wilhelm Kühlmann. Berlin/Boston 2010, S. 152–155.

Werle, Dirk: Andreae, Johann Valentin, in: Frühe Neuzeit in Deutschland 1620–1720. Literaturwissenschaftliches Verfasserlexikon. Bd. 1. hg. v. Stefanie Arend u.a. Berlin/Boston 2019, Sp. 189–209.

## Chymische Hock!

Christiani Rosencreutz.

Anno 1459.

Arcana publicata vilescunt; & gratiam prophanata amittunt.

Ergo: ne Margarit as obijce porcis, seu Asino substerne rosas.



Straßburg/ In Verlägung / Lazari Zehners. Anno M. D.C. XVI. Offenbarung

# offlichet Warestat/

Sarinnen angezengt wird/

## Wie Sott der Gerr An= fånglich/sich allen seinen Geschöpffen/mit

Worten und Wercken geoffenbaret / und wie Er alle seine Werck/derselben Art/ Engenschafft/ Kraffe und Wirckung / in kurze Schriffearelich verfaßt/und solches alles dem Ersten Menschen/den Er selbst nach seiner Bildnus geschaffen/vberrencht/welches dann bis daher gelangtift.

Autor, Aegroius Gullmann

Gedruckt/ond zu finden ben Johan Wolff

Daschen/im Hanawischen Buchladens

M. DC. XIX.

Ägidius Guttmann: Offenbarung göttlicher Mayestat: Darinnen angezeygt wird / wie Gott der Herr Anfänglich /sich allen seinen Geschöpffen / mit Worten und Wercken geoffenbaret / und wie Er alle seine Werck / derselben Art / Eygenschafft / Krafft und Wirckung / in kurtze Schrifft artlich verfaßt / vnd solches alles dem Ersten Menschen / den Er selbst nach seiner Bildnus geschaffen / vberreycht / welches dann biß daher gelangt ist. Hanau: Johann Wolff Däsch 1619 (VD17: 3: 605845Z).

38 Bl., 530 S. + 13 Bl., 512 S.

Sign.: 1002188 - Prov.: Bibliothek Schloss Plathe, III.C.34.IV.16

Das Ägidius Gutmann zugeschriebene Werk Offenbarung Göttlicher Majestät soll um 1575 entstanden sein und in Abschriften zirkuliert worden sein, bevor es ein mit "M.B.M.F.C.I." zeichnender Anonymus 1619 zum Druck gebracht hat. Es gehört in die Vorgeschichte der Rosenkreuzer-Bewegung (Julius Sperber, Robert Fludd) und wurde in spiritualistisch-theosophischen Kreisen um Johann Arndt rezipiert. Ob sich hinter dem Kryptogramm des Herausgebers jedoch Arndts Freund, der Theosoph Melchior Breier, oder der Jurist M. Barcius aus Frankfurt verbirgt, bleibt unentschieden. Aegidius selbst soll ein Mönch in Schwaben gewesen sein und sich eine Zeitlang in Augsburg aufgehalten haben; mehr weiß man nicht. Das Werk zählt insgesamt 1.100 Seiten und ist in 24 Bücher mit unterschiedlicher Kapitelzahl eingeteilt. Jedes Kapitel ist einem Wort der Genesis gewidmet, das in Hebräisch und Deutsch als dessen Überschrift fungiert. Dem Werk liegt die Konzeption der Physica Mosaica zugrunde, einer theologisch-philosophischen Theorie, die vom esoterischen Wissen des Menschen von göttlichen Dingen ausgehend, in der Schöpfungsgeschichte physikalische Erkenntnisse über die Welt niedergelegt findet. In der epistola dedicatoria verweist der Herausgeber auf das Anliegen des Werks - die Wahrheit über den Menschen und die Natur aus den in der Genesis vermittelten Wahrheiten von den ,ewigen' und den ,natürlichen' Dingen zu erschließen. Ein Auszug aus dem Inhaltsverzeichnis des IV. Buches, das dem Wasser gewidmet ist, gibt einen Einblick in die Eigenart von Gutmanns kabbalistisch geprägtem Kommentar zur biblischen Schöpfungsgeschichte, das dem Wort "Schamaijm": "Gewässer" und dessen Bedeutung nachgeht:

← Sign. 1002188: Ägidius Guttmann: Offenbarung Göttlicher Mayestat. Hanau: Johann Wolff Däsch 1619.

Przyjmuje się, że przypisywane Aegidiusowi Gutmannowi dzieło Offenbarung Göttlicher Majestät (Objawienie Boskiego Majestatu) powstało ok. 1575 r. i krażyło w odpisach, zanim anonimowa osoba, podpisująca się inicjałami "M.B.M.F.C.I" w 1619 r. przekazała je do druku. Praca, wpisująca się w prehistorię ruchu różokrzyżowego (Julius Sperber, Robert Fludd), znalazła oddźwięk w kręgach spirytualistyczno-teozoficznych skupionych wokół Johanna Arndta. Nie wiadomo, czy za kryptogramem wydawcy skrywa się przyjaciel Arndta, teozof Melchior Breier czy prawnik M. Barcius z Frankfurtu. Sam Aegidius być rzekomo mnichem w Szwabii, przybywającym przez pewien czas w Augsburgu; to wszystko, co o nim wiadomo. Dzieło liczy łącznie 1100 stron i dzieli się na 24 księgi o różnej liczbie rozdziałów, z których każdy poświęcono jednemu słowu z Księgi Rodzaju (słowo podano w języku hebrajskim i niemieckim), będącemu zarazem tytułem rozdziału. Praca opiera się na koncepcji Physica Mosaica, teorii teologicznofilozoficznej, przyjmującej za punkt wyjścia ezoteryczna wiedze człowieka o rzeczach boskich i odnajdującej w historii stworzenia zapis fizycznej wiedzy o świecie. W epistola dedicatoria wydawca wyjaśnia cel dzieła, tj. wywiedzenie prawdy o człowieku i naturze z zawartych w Księdze Rodzaju prawd o rzeczach ,wiecznych' i ,naturalnych'. Fragment spisu treści ksiegi IV, poświeconej wodzie, przybliża nature kabalistycznego komentarza Gutmanna do biblijnych dziejów stworzenia. Księga ta bada słowo ,Szamajim': tj. woda i próbuje odkryć jego znaczenie:

I. Z jakich rzeczy lub pramaterii powstała woda?

II. Czym jest woda / i dlaczego PAN BÓG stworzył ją najpierw? [...]

IV. Ile jest wód? [...]

X. Ile i jak wielkie cnoty posiada słodka woda? [...]

I. Auß was Sachen oder Urhab das Gewässer beschaffen worden?

II. Was das Wasser seye / vnd warumb es GOTT der HERR am ersten geschaffen? [...] IV. Wie vielerley Wasser seyn? [...]

X. Wie viel und wie grosse Tugenden das süsse Wasser habe? [...]

XII. Zu was Kranckheiten vnd wie die Artzneyen aus dem süssen Wasser zu gebrauchen? [...]

XIX. Ob nicht das Edelgestein in dem Wasser wachse? (iij<sup>r</sup>)

Das Lodzer Exemplar von Guttmanns Werk stammt aus den Beständen der Bibliothek von Schloss Plathe. Es ist stark abwechselnd in roter und grüner Tusche annotiert. XII. Na jakie choroby i jak stosować leki ze słodkiej wody? [...] XIX. Czy w wodzie nie rośnie drogocenny klejnot? (iij')

Łódzki egzemplarz dzieła Guttmanna pochodzi ze zbiorów biblioteki zamkowej w Plathe. Annotacje wykonano naprzemiennie czerwonym i zielonym tuszem.

→ Sign. 1002188: Agidius Guttmann: Offenbarung Göttlicher Mayestat. Hanau: Johann Wolff Däsch 1619.

## Literaturhinweise / Bibliografia

Geyer, Hermann: Verborgene Weisheit. Johann Arndts *Vier Bücher vom Wahren Christentum* als Programm einer spiritualistisch-hermetischen Theologie. Berlin/New York 2001.

Kemper, Hans-Georg: Deutsche Lyrik der frühen Neuzeit, Bd. 3: Barock-Mystik. Tübingen 1988.

Telle, Joachim: Gutmann, Ägidius, in: Killy Literaturlexikon: Autoren und Werke des deutschsprachigen Kulturraums, hg. v. Wilhelm Kühlmann. 2. Aufl., Bd. 4. Berlin/Boston 2009, S. 536f.

## CAPITVM.

## Das Vierdte Buch/Schamaijm, Ges wasser genande.

I. Auf was Sachen oder Drhab das Gewässer beschaffen worden?

11. Wasdas Wasser sene/ond warumb es & DEE der Denn amersten geschaffen habe?

111. Bas an stade da das Basser erschaffens hievor gewesen sepe?

IV. Bie vielerlen Baffer fenn?

V. Dbdas Waffer flar/lauter/durchfichtig/vnd mit nichts vermengt fen?

VI. Db das erste Wassereben die Bestalt/oder das Ansehen gehabt/wie an jego/oder ob es unsichtig gewesen?

VII. Db nicht das Baffer sep die erfte Mutter onnd Brhab der andern Elementen?

VIII. Db das Gewässer in erster geschehener Erschaffung alles samptlich

IX. Wann und zu welcher Zeit und wie lang nach der Schöpffung das Gewässer gefalgen worden ?

X. Wie viel und wie groffe Zugenden das füffe Waffer habe?

XI. Wie die Arnneyen auß dem suffen ABasser zu bereitet sollen wer-

XII. Zuwas Kranckheiten und wie die Argneyen auß dem suffen Wasser

XIII. Was das Wasserinihm habe?"

XIV. Obnicht das Wasser alle Ding/die fichtig senn/wie ein Leim zusame men halte?

XV. Db das Baffer ein Sinnlichteit in ihm habe?

XVI. Db nicht das Waffer eine Eheils unfichtig fene?

XVIII. Dbnicht das Edelgestein in dem Basser machse?

XIX. Welchs Edelgeftein in den Waffern wachfe?

XX. Db nicht alles Edelgeftein fo in dem Waffer wachft mit Damen bei

XXI. Welche Edelgeftein under andern die beffen fenn?"

XXII. Db nicht etliche Evelgesteine gefunden werden / vnnd wie dieselben genennet senn / mit denen man ohn alle Zubereitung allein durch außwenige Wberlegung/allerlen innerliche und eusserliche Kranck. beiten henlen moge?

XXIII, Db nicht alle Ergihren Brsprung auß den Wassern haben?